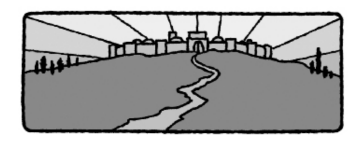
# Désirer Dieu en Sion



#### SABBAT APRÈS-MIDI

Lecture de la semaine: Ps 84; Apo 21:3; Ps 122; Ps 87; Gal 3:28, 29; Mt 28:18-20; Ps 46; Ps 125.

**Verset à mémoriser:** « Mon âme soupire et languit après les parvis de l'Éternel, mon cœur et ma chair poussent des cris vers le Dieu vivant » (Psaume 84:2, LSG).

es chants de Sion sont des hymnes joyeux qui exaltent la gloire de Dieu, la beauté de Sion et la souveraineté de l'Éternel, qui règne de Sa sainte montagne. Ces psaumes louent souvent les mérites de la maison de l'Éternel et expriment un amour pour le sanctuaire que l'on retrouve également dans d'autres psaumes. Nombre de ces psaumes ont été composés par les fils de Koré, qui avaient fait l'expérience directe de la bénédiction de la maison de l'Éternel en tant que musiciens du temple (1 Ch 6:31-38) et gardiens des portes du temple (1 Ch 9:19).

Qu'est-ce qui fait de Sion une source d'espérance et de joie? Sion représentait la présence vivante de Dieu parmi Son peuple. Tout comme le peuple d'Israël est le peuple élu de Dieu (Dt 7:6), Sion est la montagne choisie de Dieu (Ps 78:68, Ps 87:2). Dieu règne depuis Sion (Ps 99:1, 2) et a aussi établi Son temple sur Sion (Ps 87:1). Ainsi, Sion est un lieu de bénédiction et de refuge divins. Sion est souvent évoquée en parallèle, voire de manière interchangeable, avec Jérusalem et le sanctuaire, centre de l'œuvre salvatrice de Dieu pour le monde antique.

Les bénédictions de Sion débordent jusqu'aux extrémités de la terre, car Dieu Luimême et Sa grâce dépassent les limites de tout lieu saint. Sion est la joie de toute la terre (Ps 48:2), affirmant que la terre entière appartient à Dieu.

<sup>\*</sup> Étudiez cette leçon pour le sabbat 16 mars.

# Un jour dans tes parvis vaut mieux que mille ailleurs

**Lisez** Psaume 84:1-4. Pourquoi le psalmiste désire-t-il habiter dans le sanctuaire?

Le psalmiste « soupire » et « languit » à faire du sanctuaire sa demeure permanente afin d'être près de Dieu pour toujours (Ps 84:1, 2). La présence effective de Dieu (Ps 84:2) fait du sanctuaire un lieu unique. Dans le sanctuaire, les adorateurs peuvent « contempler la magnificence de l'Éternel » (Ps 27:4, LSG; voir aussi Ps 63:2) et être rassasiés « du bonheur de ta maison » (Ps 65:4, LSG). Dans le Psaume 84, on jouit du bonheur inégalé dans notre relation avec Dieu en Le louant (Ps 84:4), en trouvant de la force en Lui (Ps 84:5) et en Lui faisant confiance (Ps 84:12). Le sanctuaire est le lieu où cette relation est nourrie par le service d'adoration et la communion avec les autres croyants. La présence effective de Dieu dans le sanctuaire donne aux adorateurs un aperçu de Son royaume glorieux et un gout de la vie éternelle.

**Lisez** Psaume 84:5-12. Qui d'autre peut être béni par le sanctuaire?

Les bénédictions de Dieu sont décrites comme rayonnant du sanctuaire, accordées d'abord à ceux qui servent dans le sanctuaire (*Ps 84:4*), puis aux pèlerins en route vers le sanctuaire (*Ps 84:5-10*), et enfin s'étendant jusqu'aux extrémités de la terre. L'attente de la rencontre avec Dieu dans le sanctuaire renforce la foi des pèlerins (*Ps 84:7*). Alors que la force du voyageur ordinaire s'affaiblit sous le poids d'un voyage fastidieux, celle du pèlerin du sanctuaire augmente au fur et à mesure qu'il s'approche de celui-ci.

Même lorsqu'ils sont physiquement éloignés du sanctuaire, les enfants de Dieu continuent à porter l'empreinte du sanctuaire de Dieu en menant une vie digne (Ps 84:11), ce qui caractérise les justes qui entrent dans le sanctuaire de l'Éternel (Ps 15:1, 2). L'Éternel est appelé « un soleil », ce qui montre que les bénédictions du sanctuaire, comme les rayons du soleil, s'étendent jusqu'aux extrémités de la terre (Ps 84:11). Ainsi, ceux qui demeurent avec Dieu par la foi reçoivent Sa grâce, quel que soit l'endroit où ils se trouvent.

Lisez Apocalypse 21:3. Quelle espérance reflétée dans le sanctuaire terrestre nous est-il révélée ici? Comment pouvons-nous imaginer ce que sera cette expérience?

### Prier pour la paix de Jérusalem

**Lisez** Psaume 122:1-5. Quels sont les sentiments des adorateurs à leur arrivée à Jérusalem? Qu'espèrent-ils trouver à Jérusalem?

Le psaume 122 exprime la joie et l'excitation des pèlerins à leur arrivée à Jérusalem. Les pèlerinages à Jérusalem étaient des occasions joyeuses où le peuple de Dieu se réunissait trois fois par an pour commémorer la bonté de Dieu à son égard dans le passé et le présent (Dt 16:16). Jérusalem était le centre de la vie de la nation parce qu'elle contenait « la loi d'Israël » (Ps 122:4, LSG) et les trônes de jugement (Ps 122:5). La « loi d'Israël » fait référence au sanctuaire qui était parfois appelé « le tabernacle du témoignage » (Nb 1:50, LSG) et qui contenait « l'arche du témoignage » (Ex 25:22, LSG). Les trônes destinés au jugement représentent le système judiciaire de Jérusalem (2 S 8:15). Le pèlerinage était donc le moment où l'on pouvait demander et obtenir justice. La fidélité à Dieu et l'administration de la justice ne devaient jamais être séparées.

**Lisez** Psaume 122:6-9. Quelle est la principale prière du peuple de Dieu?

La prière pour la paix de Jérusalem invoque les bénédictions de Dieu sur la ville et ses habitants, et elle unit les adorateurs, ce qui permet à la paix de se répandre parmi eux (*Ps 122:8*). Jérusalem ne pouvait être la ville de la paix que s'il y avait la paix entre Dieu et Son peuple, et entre les enfants de Dieu euxmêmes. Ainsi, la prière pour la paix de Jérusalem est un appel au peuple de Dieu à vivre en paix avec Dieu et les uns avec les autres. Dans la paix de Jérusalem, le peuple prospèrera (*Ps 147:12-14*).

Le psaume nous enseigne que la prière pour le bienêtre de la communauté de foi devrait être le sujet principal des prières des enfants de Dieu, car seul le peuple de Dieu, fort et uni, peut annoncer au monde la bonne nouvelle de Sa prière et de San gelut (In 12224, 25)

paix et de Son salut (*Jn 13:34, 35*).

Prier pour la paix de Jérusalem est toujours un privilège et une responsabilité des croyants, car cela maintient vivante l'espérance en la venue à la fin des temps du royaume de paix de Dieu, qui embrassera non seulement la ville de Jérusalem, mais aussi le monde entier (Es 52:7; Es 66:12, 13; Apo 21-22).

Quels sont les moyens pratiques de parvenir à l'harmonie entre nous en tant que peuple?

### Sion – foyer de toutes les nations

Lisez Psaume 87:1, 2. Qu'est-ce qui fait de Sion un lieu si apprécié?

Le Psaume 87 est un hymne célébrant Sion comme la ville spécialement choisie et aimée de Dieu. Le temple de Dieu est fondé sur le mont Sion (Ps 2:6, Ps 15:1). À la fin des temps, Sion s'élèvera au-dessus de toutes les montagnes, signifiant la suprématie souveraine de l'Éternel sur le monde entier (Ps 99:2, Es 2:2, Mi 4:1). Le Psaume 87 fait référence à Sion comme à des « montagnes » pour souligner sa majesté (Ps 133:3). Dieu aime les portes de Sion « Plus que toutes les demeures de Jacob » (Ps 87:2, LSG), exprimant la supériorité de Sion sur tous les autres lieux d'Israël qui étaient des lieux de rassemblement spéciaux du peuple de Dieu dans le passé, tels que Silo et Béthel. Ainsi, le psaume affirme que la véritable adoration de Dieu se fait dans le lieu qu'Il a choisi et de la manière qu'Il a prescrite.

**Lisez** Psaume 87:3-7. Quelles sont les choses glorieuses dont il est question à propos de Sion?

La gloire de Sion attire toutes les nations vers Dieu, et les frontières du royaume de Dieu s'étendent ainsi au monde entier. Remarquez que Dieu ne traite pas les autres nations comme des citoyens de second rang, même si Sion est présentée comme le lieu de naissance spirituel de tous les peuples qui acceptent l'Éternel comme leur Sauveur.

Le recensement se faisait en fonction du lieu de naissance (Neh 7:5, Lc 2:1-3). À trois reprises, le psaume affirme que les nations sont nées en Sion, ce qui signifie que l'Éternel leur donne une nouvelle identité et leur accorde tous les privilèges

des enfants nés légalement en Sion (Ps 87:4-6).

Le Psaume 87 évoque le salut des Juifs et des Gentils, et leur union en une seule église par le ministère rédempteur de Christ (Rm 3:22; Rm 10:12; Gal 3:28, 29; Col 3:11). La description de la prospérité de Sion dans le psaume rappelle la vision de Daniel, qui voit le royaume de Dieu devenir une énorme montagne qui remplit toute la terre (Dn 2:34, 35, 44, 45), ainsi que la parabole de Jésus, qui décrit le royaume de Dieu comme un immense arbre qui accueille les oiseaux du ciel (Mt 13:32).

Comment la volonté de Sion d'adopter tous les peuples trouve-t-elle son accomplissement dans le grand mandat de l'église de prêcher l'évangile à toutes les nations (Mt 28:18-20)? Comment cette idée s'inscrit-elle dans notre appel à prêcher le message des trois anges?

## La sécurité et la paix de Sion

**Lisez** Psaume 46:1-7. Comment le monde est-il dépeint de manière poétique?

Le psaume donne une description vivante du monde dans la tourmente, avec des images de catastrophes naturelles d'une intensité sans précédent (*Ps 46:2, 3*). L'image des flots mugissants, représente souvent les nations rebelles et les divers problèmes que les méchants causent dans le monde (*Ps 93:3, 4; Ps 124:2-5*). De même, dans le Psaume 46, les images de calamités naturelles dépeignent le monde contrôlé par des nations qui se font la guerre (*Ps 46:6*). Il s'agit clairement d'un monde sans connaissance de Dieu, car Dieu est au milieu de Son peuple, et là où habite Dieu, abonde la paix (*Ps 46:4, 5*). Toutefois, bien que le monde rejette Dieu, Il n'abandonne pas le monde. Dieu est présent dans le monde en étant parmi Son peuple. En d'autres termes, quelle que soit la gravité de la situation, la présence de Dieu est dans ce monde, et nous pouvons être encouragés dans notre marche par la connaissance de cette vérité fondamentale.

Le Seigneur, qui est le refuge parfait, est la source de paix et de sécurité durables de Sion. Le mot qui souligne la sécurité de Sion est « quand » dans le Psaume 46:3. Quand le monde est dans la tourmente, le peuple de Dieu est en sécurité. Cela montre que la paix n'est pas le résultat d'une absence totale d'épreuves, mais un don de Dieu à Ses enfants confiants. Une confiance sans réserve en Dieu peut rendre l'enfant de Dieu paisible et en sécurité au milieu de la tempête (Mt 8:23-27). La question qui se pose est la suivante: Dieu laissera-t-il le monde à ses choix et actions destructeurs pour toujours?

**Lisez** Psaume 46:6-11. Quelle est la réponse de Dieu à la violence et à la destruction dans le monde?

Dieu réagit avec une telle force de mécontentement au point que Sa parole, qui avait créé la terre, la fait maintenant fondre (*Ps* 46:6). Cependant, la fonte ne se termine pas par une destruction, mais par un renouveau. Remarquez que Dieu étend Sa paix de Sion jusqu'aux extrémités de la terre. Dieu fera cesser les guerres et éteindra les instruments de destruction que les nations méchantes utilisent pour introduire l'oppression dans le monde (*Ps* 46:9). Ceci est la grande espérance des chrétiens, qui se concrétisera lors de la seconde venue de Jésus.

Comment apprendre à avoir la paix et à faire confiance à Dieu dans un monde qui, en effet, est si agité?

#### Affermi comme le mont Sion

**Lisez** Psaume 125:1, 2. Comment représente-t-on ceux qui se confient en l'Éternel, dans ce passage?

Ceux qui se confient en l'Éternel sont comparés à la montagne de Sion, symbole de solidité et de force. La vue magnifique des montagnes entourant la ville de Jérusalem a inspiré au psalmiste la certitude de la protection divine (Ps 5:12; Ps 32:7, 10). Contrairement aux montagnes gouvernées par les méchants, qui s'effondrent dans les mers (Ps 46:2), la durabilité impressionnante de la montagne sur laquelle Jérusalem a été construite inspire une profonde confiance. La confiance dans la protection de Dieu devient encore plus audacieuse face à la réalité douloureuse dans laquelle le mal semble si souvent prévaloir. Pourtant, même au milieu de ce mal, le peuple de Dieu peut avoir de l'espoir.

**Lisez** Psaume 125:3-5. Comment les justes sont-ils tentés? Quelle leçon devonsnous en tirer?

Les enfants de Dieu peuvent être découragés par le succès des méchants et, peut-être, tentés de suivre leurs voies (Ps 73:2-13, Ps 94:3). L'extrême stabilité de la montagne de Sion ne peut pas protéger ceux qui s'éloignent de l'Éternel. Le peuple est toujours libre de tendre « les mains vers l'iniquité » (Ps 125:3) et de s'engager « dans des voies détournées » (Ps 125:5). Mais l'Éternel est juste et jugera ceux qui restent dans la rébellion ainsi que les autres pécheurs impénitents.

Le peuple de Dieu est ici appelé à rester inébranlable dans la foi et la confiance en l'Éternel, tout comme la montagne de Sion est son refuge inébranlable. C'est-à-dire que même lorsque nous ne comprenons pas les choses, nous pouvons toujours faire confiance à la bonté de Dieu.

« L'entrée du péché dans le monde, l'incarnation de Jésus-Christ, la régénération, la résurrection, et plusieurs autres faits présentés dans la Bible, sont des mystères trop profonds pour être expliqués ou même saisis pleinement par l'esprit humain. Mais Dieu nous a donné dans les Écritures des preuves suffisantes de leur divinité, et nous n'avons nullement lieu de douter de celles-ci parce que nous ne pouvons pas comprendre les mystères de sa providence... De tous côtés se présentent des merveilles qui surpassent notre intelligence. Faut-il donc être surpris s'il se trouve dans le monde spirituel des mystères insondables? Toute la difficulté se trouve dans la faiblesse et l'étroitesse de l'esprit humain. » Ellen G. White, Le meilleur chemin, p. 104.

**Réflexion** avancée: Contemplez le message d'Ésaïe 40 et d'Ésaïe 51:1-16.

Les chants de Sion sont un engagement absolu à garder à l'esprit Sion et l'espérance vivante dans le règne souverain de Dieu qu'elle représente. Bien que de nombreuses bénédictions du sanctuaire de Dieu soient reçues dans cette vie, l'espoir de la plénitude de la vie et de la joie en Sion est encore dans l'avenir. Beaucoup d'enfants de Dieu aspirent avec larmes à la Sion céleste (Ps 137:1). Se souvenir de Sion n'implique pas seulement une pensée occasionnelle, mais une attention délibérée et une décision de vivre en accord avec ce souvenir vivant (Ex 13:3; Ex 20:8). C'est pourquoi les chants de Sion sont porteurs d'une volonté passionnée de maintenir vivante l'espérance en la restauration du royaume de Dieu sur la nouvelle terre (Apo 21:1-5).

« Ďans la nouvelle terre, des intelligences immortelles contempleront avec ravissement les merveilles de la puissance créatrice et les mystères de l'amour rédempteur. Plus d'ennemi rusé et cruel pour nous entrainer loin de Dieu. Toutes nos facultés pourront se développer, tous nos talents s'épanouir. L'acquisition de connaissances nouvelles ne fatiguera pas notre esprit, ne lassera point notre énergie. Les plus grandes entreprises seront menées à bien; les plus hautes aspirations seront satisfaites, les plus sublimes ambitions, réalisées. Et, néanmoins, il y aura toujours de nouvelles hauteurs à gravir, de nouvelles merveilles à admirer, de nouvelles vérités à approfondir, mettant à réquisition toutes les facultés de l'esprit, de l'âme et du corps. » Ellen G. White, *La tragédie des siècles*, p. 600.

L'engagement de ne pas oublier Sion est une promesse implicite des pèlerins de l'Éternel, qu'ils n'accepteront jamais ce monde comme leur patrie, mais qu'ils attendent les nouveaux cieux et la nouvelle terre. Ainsi, les Psaumes de Sion peuvent être chantés par les croyants de toutes les générations qui aspirent à vivre dans la nouvelle Jérusalem (Apo 3:12). Les chants de Sion nous encouragent à anticiper le monde futur avec espoir, mais ils nous obligent également à être des agents de la grâce de Dieu dans ce monde présent.

#### **Discussion:**

- Omment appliquer à l'église et à sa mission dans le monde les principes spirituels et théologiques centrés sur le peuple de Dieu à Sion, un lieu littéral à Jérusalem?
- 2 Comment les croyants peuvent-ils demeurer dans le sanctuaire de Dieu aujourd'hui? (Jn 1:14-18, Heb 12:22-24).
- **3** Comment Sion deviendra-t-elle la ville de toutes les nations, comme l'envisage le Psaume 87? (*Rm 5:10, Eph 2:11-16, Col 1:19-23*).
- **Q** Que répondrez-vous à la personne qui souligne la réalité des méchants qui prospèrent dans ce monde alors que de nombreuses « bonnes » personnes souffrent? Qu'en dites-vous? Pourquoi est-il important de reconnaitre que nous n'avons pas toutes les réponses à toutes les questions?